
 
            “안락사와 인간의 자기결정권” 
 
1. 서론: 인간은 자신의 죽음을 선택할 권리가 있는가? 
 
21세기 의학의 발전은 인간의 생명을 과거보다 훨씬 오래 유지하게 만들었습니다.그러나 
기술의 발전은 오히려 새로운 딜레마를 낳았습니다. 생명을 연장할 수 있다는 사실이 
언제나 “행복한 삶”을 의미하지 않기 때문입니다. 
그렇다면, 끝없는 고통 속에서도 살아야 하는가? 
혹은 스스로 생의 마침표를 선택할 수 있는가? 
이 질문은 단순한 의료적 판단이 아니라, 인간의 존엄성・윤리・신앙이 교차하는 문제입니다. 
 
2. 안락사의 개념과 유형 
 
‘안락사(Euthanasia)’는 그리스어 ‘eu(좋은)’와 ‘thanatos(죽음)’이 결합된 말로, 직역하면 
“좋은 죽음” 또는 '고통 없는 죽음'을 뜻하는 그리스어에서 유래했습니다. 현대적으로는 회복 
가망이 없는 중환자의 극심한 고통을 덜어주기 위해 인위적으로 생명을 단축시키거나 
연명치료를 중단하여 사망에 이르게 하는 의료 행위를 말합니다.일반적으로 안락사는 어느 
기준에 따라 몇 형태로 구분됩니다. 
 
2.1) 행위의 적극성에 따른 구분 
* 적극적 안락사: 의사가 직접 약물 등을 투여해 생명을 단축시키는 행위 
* 소극적 안락사: 생명유지장치를 제거하거나 연명치료를 중단하는 행위 
2.2) 환자의 의사에 따른 구분 
* 자발적 안락사(Voluntary euthanasia) 환자가 자신의 의지로 죽음을 선택하되, 의사가 
약물이나 방법을 제공하는 형태 
*비자발적 안락사(Non-voluntary euthanasia): 환자가 의사를 표현할 수 없는 상 태(예: 
혼수상태)일 때, 가족이나 의 사가 대신 결정하는 행위 
 
--- 
 
 3. 세계 안락사 현황 
현재 세계 30여 개국이 안락사 또는 조력자살을 합법화했습니다. 대표적인 나라는 
네덜란드, 벨기에, 스위스, 캐나다, 뉴질랜드 등이 있습니다. 
 
네덜란드 (합법적 안락사): RTE(Regional Euthanasia Review Committees)가 2023년 
9,068건(전 사망의 5.4%)을 신고받았고, 2024년 9,958건(약 5.8%)으로 증가했다 — 제도화 
이후 적용 건수와 전체 사망 대비 비중이 상승하는 추세. 
 
벨기에 (합법적 안락사): 2023년 3,423건, 전체 사망의 약 3.1%(2022년 2.5%에서 증가). 
등록 건수는 2022→2023년에 약 15% 증가. 
 
캐나다 (MAID — Medical Assistance in Dying): 보건부 연례보고는 2023년 MAID를 받은 
사망 비율이 4.7%라고 보고(약 1인당 20명 중 1명 꼴). 연간 MAID 수는 지속 증가. 
 
스위스 (조력자살 중심): 조력자살 단체(예: EXIT) 집계에 따르면 2023년 약 
1,252건(독일어권 EXIT 집계 기준)으로 전년 대비 증가(~11%). 스위스는 적극적 안락사는 
불법이지만 조력자살은 제한적 허용 구조 



 
한국에서는 아직 법적으로 안락사가 금지되어 있으나, 2018년부터 시행된 
‘연명의료결정법’을 통해 연명치료 중단(존엄사)은 허용되고 있습니다. 
즉, “어떻게 죽을 것인가”에 대한 사회적 논의가 시작된 단계입니다. 
https://consultativebodies.health.belgium.be/en/documents/press-release-fccee-euthanasia-f
igures-2023 
 
https://www.swissinfo.ch/eng/life-aging/swiss-assisted-suicides-rose-11-in-2023/49198616 
 
https://www.canada.ca/en/health-canada/services/publications/health-system-services/annu
al-report-medical-assistance-dying-2023.html 
 
https://www.christianpost.com/news/nearly-10k-in-netherlands-euthanized-amid-10-increase-
in-2024.html 
 
 
4. 종교별 안락사에 대한 의견 
 
4.1) 기독교/가톨릭 (생명의 신성함) 
 
우리 수업의 핵심인 종교적 관점입니다. 안락사는 종교의 생명 신학과 직접적으로 
충돌합니다. 
 
및 기독교는 '생명의 신성함(Sanctity of Life)' 교리를 절대화합니다. 인간의 생명은 창조주인 
하느님(신)의 선물이며, 인 간은 그 생명의 주인이 아닌 관리자(청지기)일 뿐입니다. 
 
적극적 안락사/PAS: 이는 신의 주권을 침해하는 중대한 죄악이자, 명백한 살인 행위로 
규정하여 강력히 반대합니다. 카르텔 교리서는 어떠한 이유로든 생명을 임의로 종료할 수 
없음을 명시하고 있습니다. 
 
소극적 안락사: 다만, 가톨릭 생명윤리에서는 '인격주의 생명윤리'에 따라, 치료 자체가 
환자에게 불필요하거나 과도한 부담(치료 저항)을 주는  
'특별한 수단'이라고 판단될 경우, 이를 중단하고 자연적인 죽음을 받아들이는 것은 
허용합니다. 이는 죽음을 재촉하는 것이 아니라, 고통의 연장을 거부하는 행위로 해석되기 
때문입니다. 
 
4.2) 불교: 불교는 불살생(不) 계율을 최상의 윤리로 삼아 전통적으로 안락사를 
금지했습니다. 그러나 불교적 접근은 '업(業)의 가변성'과 자비의 정신으로 인해 현대적 
해석의 여지가 가장 큰 종교 중 하나입니다. 
 
자비의 재해석: 극심한 고통 속에서 회복 가능성이 없는 환자의 경우, 무의미한 생명 
연장보다는 고통을 덜어주어 고통 의 업에서 벗어나도록 돕는 것이 자비로운 행위일 수 
있다는 논리가 일부 현대 불교학자들에 의해 제기됩니다. 
 
중도(中道)적 접근: 불교는 극단적인 집착(무조건적인 생명 연장)을 경계하므로, 무익한 
연명치료를 중단하는 소극적 안락사는 환자의 집착을 벗어나게 돕는 자연스러운 흐름으로 
인정될 가능성이 높습니다. 
 

https://consultativebodies.health.belgium.be/en/documents/press-release-fccee-euthanasia-figures-2023
https://consultativebodies.health.belgium.be/en/documents/press-release-fccee-euthanasia-figures-2023
https://www.swissinfo.ch/eng/life-aging/swiss-assisted-suicides-rose-11-in-2023/49198616
https://www.canada.ca/en/health-canada/services/publications/health-system-services/annual-report-medical-assistance-dying-2023.html
https://www.canada.ca/en/health-canada/services/publications/health-system-services/annual-report-medical-assistance-dying-2023.html
https://www.christianpost.com/news/nearly-10k-in-netherlands-euthanized-amid-10-increase-in-2024.html
https://www.christianpost.com/news/nearly-10k-in-netherlands-euthanized-amid-10-increase-in-2024.html


4.3) 유교: 유교에서는 ‘효(孝)’와 ‘인(仁)’의 마음이 중요합니다.그래서 ‘몸과 머리카락은 
부모님에게서 받은 것이므로 함부로 다치게 하면 안된다(신체발부 수지부모)’고 
생각합니다.이런 이유로 몸을 해치는 안락사는 부모님께 불효(부모님께 잘못하는 일)라고 
봅니다. 

또한, 유교에서는 죽음은 한 사람만의 일이 아니라 가족과 사회가 함께 겪는 일이라고 
생각합니다.​
 그래서 혼자서 생명을 끝내는 것은 옳지 않다고 봅니다. 

4.4) 이슬람교: 생명은 알라의 것이며, 오직 알라만이 생명의 주권자이다. 따라서 인간이 
스스로 죽음을 선택하는 것은 신의 의지를 거스르는 행위로 간주된다. 
 
4.5) 고대 그리스 철학 
스토아 철학의 관점은 죽음을 절대적인 악으로 보지 않고 삶의 자연스러운 일부로 
여깁니다.만약 죽음이 두려움이나 절망 없이 이성적으로 행해진다면, 그것은 옳은 
것입니다. 이 철학 학파에서는 두 명의 대표적인 철학자의 관점에서 이를 살펴보겠습니다. 
 
세네카는 삶이 고통스럽고, 자유롭지 못하고, 미덕에 어긋날 때 사람들은 차분하고 
합리적으로 삶을 떠날 수 있다고 믿었습니다. 
 
마르쿠스 아우렐리우스는 삶이 더 이상 이성과 자연에 부합하지 않는다고 느끼는 
사람에게는 죽음의 문이 항상 열려 있다고 말했습니다. 
 
결론: 즉 간단히 말하면, 종교적 관점에서 보면 모든 종교는 자살이나 안락사에 반대하지만, 
일부 철학 학파는 삶에 더 이상 의미가 없다면 안락사를 여전히 받아들 일수 있다고 합니다. 
 
5. 안락사 찬성 논리: 자기결정권과 인간의 존엄성 
 
 (1) 자기결정권의 존중 
인간은 자신의 몸과 삶에 대해 스스로 결정할 권리가 있습니다.특히 회복 불가능한 질병에 
직면했을 때, 언제 그리고 어떻게 죽을지를 결정할 자유는 자기결정권의 연장선으로 이해할 
수 있습니다. “살 권리”가 있다면 “죽을 권리”도 있어야 한다는 논리입니다. 
 
(2) 존엄한 죽음(Dignified Death) 
무의미한 연명치료로 인해 오히려 인간의 품위를 잃게 된다면, 죽음을 스스로 선택하는 
것이 존엄을 회복하는 행위일 수 있습니다.이는 단순한 생명 단절이 아니라, 자신의 
방식으로 삶을 완성하는 결정입니다. 
 
(3) 고통에서 벗어나고 자비의 선택 
말기 암 환자나 의학적으로 아직 치료하지 못하는 환자처럼 극심한 고통을 겪는 사람들에게 
안락사는 ‘죽음의 도피’가 아니라 ‘고통에서의 해방’입니다. 이는 자비로운 선택이며, 고통 
속에서도 인간답게 살고자 하는 마지막 표현입니다. 
 
 (4) 가족과 사회의 부담 완화 
의료비, 간병 스트레스, 정서적 소모 등으로 인해 가족이 함께 고통받는 경우가 많습니다. 
안락사는 이러한 부담을 덜고, 남은 가족의 삶의 질을 보호할 수 있다는 실질적 장점이 
있습니다. 개인과 가족에게만 국한되지 않고, 환자가 의미 없는 방식으로 생명 연장 치료를 



받고 회복 가능성이 전혀 없기 때문에 사회 전체에 아무런 가치도 창출하지 못하고 경제적 
자원만 낭비하게 되어 사회 복지가 감소를 유발시킬 뿐입니다. 
--- 
 
 6. 안락사 반대 논리: 생명의 신성함과 사회적 위험 
 
 (1) 생명의 신성함과 불가침 원칙 
많은 종교와 윤리 체계는 생명은 신성하며, 인간이 침범할 수 없는 영역이라고 
봅니다.생명을 스스로 종료하는 행위는 인간의 한계를 넘어서는 “신의 권한 침해”로 
간주됩니다.이 원칙이 무너지면, 사회 전체의 생명 존중 의식이 약화될 수 있습니다.뿐만 
아니라 전 세계 모든 국가의 헌법 문서에서도 생명은 침해할 수 없는 권리이며, 직접적이든 
간접적이든 인간의 죽음을 초래하는 모든 행위는 살인 범죄로 간주된다고 명시하고 
있습니다. 
 
(2) 사회적 압력과 취약계층의 위험(Slippery Slope)  
안락사가 제도화되면, 노인・장애인・빈곤층 등 사회적 약자들이 죽음을 강요받을 위험이 
커집니다. 
“가족에게 짐이 되기 싫다”는 죄책감 때문에 생명을 포기할 수도 있습니다. 즉 부담이 
되거나 가치가 낮은 사람이라고 판단하면 강제 안락사를 받아들여야 할 수도 있습니다.이 
경우 안락사는 자유로운 선택이 아니라 사회적 강제가 될 가능성이 높습니다. 
 
(3) 생명 가치의 상대화 
한 번 ‘죽을 권리’가 인정되면, 인간 생명의 가치는 조건부로 전락할 위험이 있습니다. 
예컨대 중증 장애인, 정신질환자 등도 ‘삶의 가치가 낮다’는 이유로 죽음을 권유받는 사회가 
될 수 있습니다. 
 
 (4) 의사의 역할에 대한 윤리적 혼란 
의사의 본질적 임무는 생명을 지키는 것입니다.히포크라테스 선서에 따라 의료 분야에서 
일하는 사람들은 환자의 생명을 위해 최선을 다하고 환자의 요청하더라도 환자에게 해를 
끼치 않겠다는 약속이 있습니다. 그러나 안락사가 합법화되면 의사는 치료자가 아니라 
생명의 종결자로 역할이 바뀔 수 있습니다.이는 의료윤리의 근본을 흔들 수 있습니다. 
 
--- 
 
7. 안락사 논쟁의 핵심 원인 
개인의 생명과 죽음을 결정할 자유’와 ‘생명 존중’은 서로 반대되는 개념처럼 보이지만, 
사실은 깊은 관계를 가지고 있습니다. 두 개념 모두 인간의 존엄성과 삶의 가치를 중심에 
두고 있기 때문입니다. 
첫째, 개인의 자율적 결정은 인간이 이성적 존재로서 자기 인생을 책임질 수 있다는 
생각에서 출발합니다. 즉, 생명을 끝낼 권리를 주장하는 것은 단순히 죽음을 원한다는 뜻이 
아니라, 고통 속에서도 자신의 삶을 주체적으로 선택하려는 의지의 표현이라고 할 수 
있습니다. 
둘째, 생명 존중의 입장은 모든 생명이 귀중하다는 도덕적 원칙에 기반을 두고 있습니다. 
사회는 개인의 고통을 줄이는 동시에, 생명의 가치를 유지하려는 균형을 찾아야 합니다. 
따라서 두 개념은 서로 대립하기보다 ‘조화로운 공존’을 통해 사회적 윤리를 완성할 수 
있습니다. 예를 들어, 환자가 스스로 죽음을 선택할 수 있는 권리를 인정하되, 그 과정이 
사회적 합의와 엄격한 윤리 기준 속에서 이루어지도록 하는 것입니다. 이렇게 하면 개인의 
자유와 생명의 존엄을 모두 존중하는 사회적 체계를 만들 수 있습니다. 



 
--- 
 
 8. 해결방안과 사회적 과제 
 8.1 법적 및 사회적 합의 기반 마련 
*안락사 관련 법적 기준 및 지침 수립: 환자의 자기결정 권, 생명 존엄성, 고통 경감 등 
다양한 가치를 고려한 법적 기준을 마련해야 합니다. 이는 연명의료결정법과 같은 기존 
법을 보완하거나, 안락사의 다양한 형태에 대한 구체적인 가이드라인을 설정하는 방식으로 
이루어 질 수 있습니다. 
*사회적 논의를 통한 공감대 형성: 안락사에 대한 사회적 논의를 활성화하여, 환자의 
자기결정권과 생명의 존 엄성 사이에서 균형을 찾기 위한 사회적 합의를 도출해 야 합니다 
 
8.2 의료 윤리 강화 및 시스템 구축 
 
*의료진의 윤리적 역량 강화: 의사조력자살과 같은 안락사의 윤리적 쟁점에 대한 비판적 
고찰을 바탕으로, 의료진의 윤리적 판단 능력을 향상시키는 교육과 훈련을 강화해야 
합니다. 
*환자 의사 존중을 위한 시스템 구축: 의사가 환자에게 불필요한 치료를 지속하는 것을 
막고, 환자의 의사를 존중하는 방향으로 의료 시스템을 개선해야 합니다. 
*다양한 안락사 형태에 대한 기준 마련: 의사가 직접 약물을 투여하는 적극적 안락사, 
환자가 스스로 약물을 복용하는 의사조력자살 등 다양한 형태에 대해 명확한 윤리적, 법적 
기준을 마련하고, 남용을 방지해야 합니다. 
*그리고 안락사가 더 이상 발생하지 않도록 하기 위한 첫 번째 일은 의학 분야를 발전시키기 
위해 더 많은 노력을 기울이는 것입니다. 불치병이나 질병을 치료할 수 있다면 안락사에 
대한 논쟁은 더 이상 없을 것입니다. 
 
8.3 개인의 즉면 
안락사에 직면한 사람들은 개인과 가족 차원에서 탄탄한 심리적 토대와 건강한 영적 삶이 
필요합니다. 그래야 생사의 결정에 직면했을 때, 지나친 고통으로 환자의 삶을 무의미하고 
고통스럽게 유지하지 않을 것입니다. 그것은 사랑이나 가족애가 아니라, 고집과 상실에 
대한 집착입니다. 죽음이 삶에서 자연스럽고 필수적인 과정임을 받아들이는 것은 우리가 
정신적으로 더 가벼워지고 상실 후 더 빨리 안정을 찾는 데 도움이 될 것입니다. 
 
9. 결론: 생명과 자유의 균형을 향하여 
 
안락사는 단순히 죽음을 앞당기는 제도가 아닙니다. 
그것은 인간이 어떻게 살아가야 하는가, 그리고 삶의 마지막 순간을 어떻게 정의할 
것인가에 대한 질문입니다. 
 
자기결정권은 존중되어야 하지만, 그 결정이 사회적 약자에게 강요로 작용해서는 안 
됩니다. 
따라서 우리 사회는 “죽을 자유” 이전에 “품위 있게 살 수 있는 권리”를 보장해야 합니다. 
 
진정한 존엄은 죽음의 선택이 아니라, 삶의 마지막까지 인간답게 존재할 수 있는 사회를 
만드는 데 있습니다. 
안락사는 결국 죽음의 문제가 아니라, 인간과 사회의 윤리적 성숙도를 시험하는 
거울입니다. 
 



10. 참고문헌 
https://www-kci-go-kr.libproxy.kw.ac.kr/kciportal/ci/sereArticleSearch/ciSereArtiView.kci?sere
ArticleSearchBean.artiId=ART002931474 
 
https://www-kci-go-kr.libproxy.kw.ac.kr/kciportal/ci/sereArticleSearch/ciSereArtiView.kci?sere
ArticleSearchBean.artiId=ART002914277 
 
https://www-kci-go-kr.libproxy.kw.ac.kr/kciportal/ci/sereArticleSearch/ciSereArtiView.kci?sere
ArticleSearchBean.artiId=ART002931472 
 
https://www-kci-go-kr.libproxy.kw.ac.kr/kciportal/ci/sereArticleSearch/ciSereArtiView.kci?sere
ArticleSearchBean.artiId=ART001177346 
 
 
 
 
 

https://www-kci-go-kr.libproxy.kw.ac.kr/kciportal/ci/sereArticleSearch/ciSereArtiView.kci?sereArticleSearchBean.artiId=ART002931474
https://www-kci-go-kr.libproxy.kw.ac.kr/kciportal/ci/sereArticleSearch/ciSereArtiView.kci?sereArticleSearchBean.artiId=ART002931474
https://www-kci-go-kr.libproxy.kw.ac.kr/kciportal/ci/sereArticleSearch/ciSereArtiView.kci?sereArticleSearchBean.artiId=ART002914277
https://www-kci-go-kr.libproxy.kw.ac.kr/kciportal/ci/sereArticleSearch/ciSereArtiView.kci?sereArticleSearchBean.artiId=ART002914277
https://www-kci-go-kr.libproxy.kw.ac.kr/kciportal/ci/sereArticleSearch/ciSereArtiView.kci?sereArticleSearchBean.artiId=ART002931472
https://www-kci-go-kr.libproxy.kw.ac.kr/kciportal/ci/sereArticleSearch/ciSereArtiView.kci?sereArticleSearchBean.artiId=ART002931472
https://www-kci-go-kr.libproxy.kw.ac.kr/kciportal/ci/sereArticleSearch/ciSereArtiView.kci?sereArticleSearchBean.artiId=ART001177346
https://www-kci-go-kr.libproxy.kw.ac.kr/kciportal/ci/sereArticleSearch/ciSereArtiView.kci?sereArticleSearchBean.artiId=ART001177346

